
JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025   
 

31  
 

 

RELASI MALUKU DAN PAPUA AUSTRONESIA DALAM LEGENDA 
GURABESI 

TINJAUAN AWAL 
 

Pheres Sunu Widjayengrono 
Rusli M. Said 

Universitas Khairun 
Email:  sunu_yayan@gmail.com   

Abstract 
Maluku and Papua’s cultural relation had been identified in past. Linguistical similarities and 
spatial condition. Gurabesi phenomena seem to Papua’s identification characteristic. It was stimulated 
by foreign especially “prosperity from west” concept on Papua’s pre colonialism notion. It could be 
identified as cargoism which occurred in south Pacific area that have many similiraties as mixed 
linguistical area both Austronesian and Melanesian. Cargo cults was influenced by foreign stimulant, 
so that 15th century Gurabesi legend could be seen with how Papuan self identified in cargo cults itself. 
Keywords: Gurabesi, Papua,  

 

Pendahuluan 

Sebagai wilayah yang memiliki kesamaan geografis, wilayah Maluku dan Papua memiliki 

kedekatan dalam relasi histori mereka. Berbagai pendekatan etnologi, linguistic dan arkeologis 

menunjukan adanya ikatan erat dalam konteks kulrutal Austronesia, Melanesia, bahkan hingga 

kedatangan kolonialisme Eropa. Kondisi ini tentunya menjadikan kedua wilayah ini mennjadi suatu 

bahasan yang sangat menarik. 

Meskipun demikian minimnya kajian mengenai Indonesia Timur menyebabkan adanya 

keterbatasan dalam literature Indonesia Timur dalam memahami bagaimana relasi historis yang 

terbangun secara historis. Pada artikel ini saya ingin mencoba menelusuri bagaima identitas etnik pada 

berbagai komunitas Papua di peisisr panta dengan mengacu kepada teks-teks sejarah yang kemudian 

dikenal dalam tradisi yang berbagi antara Papua dan Tidore yaitu mengenai tradisi Sekfamneri, atau 

apa yang dikenal juga sebagai Guru Besi or Gurabesi. Legenda ini sendiri berkembang di hamper 

seluruh wilayah Papuan Austronesian sebagaimana yang kemudian diceritakan dalam perlawan Nuku. 

Memahami Papua Dari Berbagai Dokumen Kesejarahan 

 Menurut kajian historis dalam sejarah nasional Indonesia, sejarah Papua baru dimulai setelah 

Perang Dunia II yang lebh banyaka menidentifikasikan diri dalam integrase Papua Barat ke dalam 

negara Indinesia. Hal ini bertujuan untuk memperkuat persatuan dan kesatuan masyarakatnya dalam 

Negara Republik Indonesia. Dengan kata lain apa yang tertulis sesungguhnya bukanlah suatu history 



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025   
 

32  
 

from within atau sejarah dari dalam, yang berbasis pada memori kolektif dan catatan tradisional di 

antara masyarakat Papua. 

Akan tetapi minimnya kajian literature tertulis mengenai Papua di masa lalu tetap menjadi suatu 

permasalahan tersendiri. Berbagai informasi menyebutkan bahwa terdapat catatan Spanyol dan 

Portugis yang tersimpan di  rak lemari gereja di perpustakaan Vatican. Pada umumnya catatan pada 

masa abad ke-16 dan 17 lebih banyak mengacu Papua sebagai masyarakat tribal yang terbagi-bagi 

dalam kelompok etnik. Meskipun demikian catatan tersebut lebih banyak menggambarkan tentang 

masyarakat pesisir dimana para pelaut berkebangsaan Spanyol dan Portugis hanya mengunjungi 

wilayah pesisir yang mudah dijangkau. Meskipun demikian catatan ringkas dan perjalanan ini hanya 

sebagai penunjuk geografis belaka, dan tanpa mampu menunjukan tentang keberagaman dan identitas 

dari masing-masing kelompok etnik tersebut. Pada umumnya catatan historis lebih banyak berdasarkan 

pada kisah-kisah semi fiktif yang menonjolkan legenda dan interpretasi diri sebagai Requinsista atau 

para penakluk sebagaimana epos-epos kepahlawan pada abad pertengahan Eropa. 

Berkebalikan dengan arsip-arsip dan literature bangsa Iberia mengenai Papua, dalam laporan 

arsip Belanda, karakteristik yang menyerupai kisah novel dan imajinatif kian berkurang. Catatan 

Belanda pada umumnya lebih factual dan sesuai dengan apa yang diamati dibandingkan catatan 

Spanyol-Portugis.  

Berbeda dengan sumber Spanyol-Portugis yang lebih didominasi melalui observasi singkat, 

sembrono, dan hanya berdasar pada buku harian dan catatan perjalanan para petualang, dokumen 

Belanda terdiri dari dekrit pemerintah, laporan resmi yang bersifat individual atau laporan public, 

artikel koran atau majalah, laporan-laporan dan surat-surat, dimana menghadirkan gambaran nyata 

mengenai pemerintah colonial dengan penguasa local.    

Sebagian besar catatan mengenai Papua dicatat dala serial dokumen VOC pada abad ke-18, 

serta laporan pemerintah dan misionaris di abad ke-19. Meskipun demikian, sebagaimana catatan-

catatan kesejarahan di luar Jawa, keberadaanya tidak memiliki kontinuitas. Ada rentang waktu yang 

cukup panjang bahkan bsa berlangsung puluhan tahun dan lebih dari 4 generasi antara satu catatan 

dengan catatan lainnya. Salah satu contohnya adalah pada catatan terakhir yang ditulis oleh para pelaut 

Spanyol dan Portugis di tahun 1658, yang kemudian dilanjutkan oleh catatan Belanda yang muncul 

pada tahun 1716, 1784, dan 1828.  

Sebliknya, arsip misionari kurang bijak dan cenderung menjustifikasi pada awalnya. Hal ini 

dikarenakan para misionaris ini masih pada masa permulaan gerakan misi dan belim memasuiku pada 

apa yang dikenal sebagai ‘diskurusus misiologis’. Mereka umumnyanya masih sangat dipengaruhi oleh 



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025   
 

33  
 

ide mengenai eklesiastik dan aktivitas kanonik. Catatan awal misionaris masih sangat dipengaruhi 

historisisme Agustinian atau St. Augustin yang mengemban tugas misi sebagai sebagai Civitas Dei atau 

kota Tuhan yang justru menempatkan penduduk local dalam civitas diabolic atau kota Setan yang 

dipenuhi oleh penyembah berhala.  

Salah satu bentuk dikontinuitas yang kemudian berkembang adalah ketiadaan atau 

ketidakhadiran orang Papua sebagai subyek dari catatan berjalan beriringan dengan kaum misionaris 

tersebut. Meskipun para misionaris sangat tertarik dengan aktivitas penduduk local. Hal ini 

menggambarkan narasi misionaris secara implisit menolak penduduk sebagai subyek. 

 Salah satu proses pembeda adalah mengenai intesifikasi dari proses transformasi yang justru 

dipengaruhi oleh bangsa Eropa itu sendiri dan kemudian berkembang berbasi catatan hermeneutic 

Papua pada tingkatan eskatologis-teleologis dalam interpretasi penduduk local. Proses ini terdiri dari 

suatu transisi dari tradisi mistis pada kajian analitis, yang berasal dari fakta-fakta yang telah 

dimitologisasikan oleh imaji kolektif pada episode sejarah yang justru tercatat oada dokumen 

kesejarahan.  

Dinamika dalam transisi ini dan perbedaan diskursus dimana penduduk local menunjukan 

bukti yang menganalisis dua episode, dimana pada salah satunya berakar dalam tradisi Tidore Papua 

dan pada saat bersamaan juga terekam dalam arisp VOC. Hal ini tentunya akan menunjukan dari dua 

sisi yang berbeda yaitu visi mistis dan fenomena kesejarahan di sisi lainnya.1  

Hal ini menandai bahwa saat suatu kelompok masyarakt menjadi historis tidak akan saling 

membatasi antara satu dengan lainnya namun cenderung untuk pada apa yang disebut sebagai suatu 

proses dialektis yang menggerenalisasikan berbagai pandangan kesejarahan.  

Ada dua peristiwa historis yang sangat berpengaruh dalam imaji Papua itu sendiri yaitu kisah 

kepahlawanan Gurabesi yang tercatat dalam tradisi Tidore-Papua dan revolusi Nuku yang 

didkumentasikan dalam sumber Belanda. Dua peristiwa ini merepresentasikan dua tahapan penting 

dalam perkembangan etnik dan identitas politik di Papua meskipun keduaberbeda dalam karakter dan 

kurun waktu.  Kisa legenda Gurabesi terjadi pada periode pra colonial dan Nuku terjadi pada masa 

colonial. 

Kedua fenomena tersebut menunjukan hermenutika local Papua yang mengacu pada apa yang 

dikenal sebaga cargoism atau tokoh legendaris pembawa kemakmuran yang umumnya terjadi pada 

pemujaan kultus Cargo sebagaimana tersebar secara meluas di antara masyarakat Pasifik Selatan. Fakta 

 
1 Kamma F.CH., Religious Texts of the Oral Tradition from Western New Guinea (Irian Jaya), 2 vols., E.J. 

Brill, Leiden, 1975. 



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025   
 

34  
 

bahwa hal ini sangat memungkinkan untuk mengidetifikasikan praktek cargo dan diskursus dl masa 

pra colonial, namun budaya barat lebih suka untuk mengingkati proses kultus kargo tersebut dengan 

mempostulasikan sebagai gerakan mesianistik yang ditenagai oleh proses akulturasi dan modernisasi, 

dan menyingkirkan gagasan aksiomatis mengenai primitivism dan evolusi.  

Baik tradisi Gurabesi dan Nuku menampilkan kehadiran hermenutik dari pemahaman Papua 

dan pengetahuan yang menginfomasikan pola perilaku. Kedua kisah kepahlawanan ini, baik tradisi 

Gurabesi dan Nuku menampilkan eksistensi hermeneutic dari pemahaman Papua dan pengetahuan 

yang menginfomasikan pola perilaku orang Papua.  

Sejarah nasional selalu menghadirkan dan mengjadirkan dua tradisi atau episode inim 

khususnya pada Nuku, dalam konteks nasionalisme Indonesia dan bukan pada sudut pandang local. 

Berbeda dengan kisah Gurabesi, karena kedudukanya yang merupakan tradisi lisan, lebih mengarah 

kepada produk kultural mitologis. Catatan sejarah baik dari Gurabesi dan Nuku berakar dari kisah 

masa lalu mitologi Zaman Keemasan yang dihadirkan di masa kini dan dipahaami dalam perpeksit 

prophetic menuju masa depan yang menggambarkan proyeksi teleologis untuk kemudian 

dipertahankan sebagai tradisi.  

Kisah Gurabesi 

Gurabesi sendiri diyakini merupakan orang Papua asli yang dilahirkan di Papua. Diyakini 

bahwa nama aslinya adalah Sekfamneri, yang merupakan representasi dari awal mula pengakuan orang 

Papua pada Kesultanan Tidore yang bertepatan dengan kedatangan kapal Portugis pertama di lautan 

timur.  

Hingga paruh kedua abad ke-15, hubungan antara Papua dan Maluku dikarakteristikan melalui 

rangkaian transkasi perdagangan di dalam konteks kekerabatan atau kewajiban seremonial yang 

diselimuti dalam aura mistis dan mitos. Kemunculan Gurabesi sendiri rupanya dapat dirasionalisasikan 

dan dihistoriskan. Kehadiran Gurabesi yang dianggap sebagai pahalawan budaya dan diperkenalkan 

dalam pengenalan besi di wilayah Papua.  

Nama Guru Boesi atau Guru Besi dalam bahasa Melayu berarti ‘ahli besi’ yang menunjukan 

aktivitasnya sebagai pahlawan adalah pandai besi. Pekerjaan ini sendiri dianggap sangat terhormat di 

antara orang Papua. Alkisah menceritakan bagaimana pahlawan yang berasal dari Biak, Gurabesi, 



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025   
 

35  
 

pendiri kerajaan Raja Ampat, menikahi anak perempuan Sultan Jamaluddin dari Tidore yang 

memerintah antara 1495 hingga 1572.2 

Catatan De Clercq bahkan menempatkan kejadian tersebut bahkan pada periode pendahulu 

Jamaluddin, yaitu Mansur. Meskipun kisah tersebut mengidikasikan bahwa Gurabesi seharusnya 

ditempatkan sebelum periode Islamisasi Tidore yaitu periode Sultan Mansur yang merupakan raja 

pertama Tidore yang memeluk agama Islam, sosiologi dan lingkungan di sekitarnya justru menunjukan 

bahwa tokoh in hidup pada masa Sultan Mansur pada paruh kedua abad ke-15. Eksistensi kronologi 

konflik mengindikasikan bawa episode Gurabesi haru dianalisa di dalam rivalitas structural antara 

kesultanan Ternate dan Tidore.3 

Kisah tersebut berlanjut dengan apa yang dicatat oleh leonar Andaya dalam monografnya yaitu 

The World of Maluku yang mengutip dari manuskrip di abad ke-15. Rupanya Andaya mengikuti dari 

sebuah manuskrip berdasarkan tradisi lisan yang disimpan dalam catatan local Tidore tentang 

hubungan antara Tidore dengan Irian Barat. Dalam manuskrip ini, Sultan Tidore dalam upayanya 

untuk mempertahankan posisinya dalam rivalitas dengan Ksultanan Ternate, mengundang Sangaji 

Patani yang bernama Sahmardan untuk mencari pria yang kuat dan pemberani dari daerah di 

sekitarnyauntuk memungkinkan membantunya dalam peperangan melawan Ternate. Tidak hanya itu, 

sangaji tersebut direncanakan untuk berlayar ke pulau Waigeo. Setibanya di sana, sangaji tersebut 

bertemu dengan Kapita Waigeo yang bernama Gurabesi.  

Saat Gurabesi mengetahui alasan dari perjalanan Sangaji dan kemungkinan memperoleh 

hadiah dari penguasa Tidore seperti pakaian yang menadai kedudukan jabatannya, Gurabesi 

menyetuh=jui untuk memberikan bantuan kepada Sultan Tidore. Sebelum disumpah, Gurabesi 

meminta ijin untuk memegang pakaiannya untuk beberapa momen.  Setelah menciumnya dan 

mengangkatna di atas kepalanya sebagai tanda hormat, Gurabesi kemudian berlayar ke istana Tidore 

bersama para pengikutnya. 

Saat ia tiba di istana, Gurabesi menawarkan pelayanannya dan Gurabesi dihadiahi dengan 

pakaian resmi kerajaan. Oleh karena jasanya yang sangat menonjol dalam pertempuran melawan 

Ternate, Gurabesi dihadiahi seorang istri sebagai bentuk pertukaran untuk kesetiaanya dan 

 
2 Andaya, Andaya L.Y., The World of Maluku. Eastern Indonesia in the Early Modern Period, University 

of Hawaii Press, Honolulu, 1993 hlm. 104; Kamma F. Ch., ‘De Verhouding tussen Tidore en de Papoese 

Eilanden in Legende en Historie’,dalam  Indonesië, 1, 1947-1948. hlm.. 536-541. 
3 De Clercq F.S.A., ‘Het Eiland Wiak of Biak Benoorden de Geelvinkbaai’, in De Indische Gids, 10, 1888, 

hlm. 305; De Clercq, F.S.A., Bijdragen tot de Kennis de Residentie Ternate, E.J. Brill, Leiden, 1890, hlm. 

150-152 



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025   
 

36  
 

kepahlawanannya. Sultan kemudian menikahkannya dengan anak permpuannya, Boki Taebah, yang 

kemudian mengikuti suaminya, Gurabesi kembali ke Waigeo.  

Setelah sepuluh tahun berlalu, penguasa Tidore memutuskan untuk melakukan suatu ekspedisi 

baru untuk menaklukan wilayah baru dan memperluas kerajaannya. Sultan kemudian pergi ke Patanim 

Gebem dan Kepulauan Raja Ampat, yang pada masa tersebut kemudian diikat sebagai vassal dari 

Kesultanan Tidore. Di Waigeo, Sultan bertemu dengan menantunya, Gurabesi dan Sangaji Patani 

beserta dengan penguasa-penguasa yang baru ditunjuk dari wilayah vassal lainnya. Mereka kemudian 

bersama-sama pergi ke pulau besar Papua untuk melakukan ekspedisi penaklukan. Saat kembali dari 

keberhasilan ekspedisi penaklukan, Sultan Tidore kemudian singgah kembali di Waigeo dan menunjuk 

keempat cucunya sebagai penguasa Waigeom Salawatti, Waigama, dan Misool, yang kemudian akan 

lebih dikenal sebagai Raja dari empat pulau.4 

Raja Ampat sendiri bermakna ‘Empat Raja’. Andaya menyebutkan bahwa ada dua varian dari 

tradisi berkenaan dengan pengangkatan Raja di Raja Ampat. Ceita pertama menyebutkan bahwa 

penguasa Gamrange, yaitu daerah yang berada di Halmahera tenggara yaitu Buli, Maba, Bicoli, dan 

Patani, diangkat oleh Sultan Tidore untuk menjadi keempat penguasa di Raja Ampat, Tradisi lainnya 

menceritakan tentang konflik di antara empat saudara laki-laki yang merupakan cucu dari Gurabesi, 

yang menyebabkan migrasi saudara yang lebih muda dan sebelumnya bermukim di Waigama menuju 

Seram.  

Ada kemungkinan bahwa hal ini menunjukan serangkaian hubungan ekonomi dan seremonial 

antara orang Papua di kepulauan dan pesisir Nugini dengan Patani (dan Gamrange) di utara dan pulau 

Ceram di selatan dan bahkan merupakan bagian dari jaringan perdagangan antar pulau yang telah 

berlangsung lama. Tidak hanya itu, ada kemungkinan bahwa legenda lokal tentang migrasi orang Papua 

yang mendiami pulau-pulau dan daerah pesisir di utara dan selatan pulau besar Papua mungkin telah 

terkoneksi antara satu dengan lainnya. Pada saat hubungan menjadi lebih intensif, menjadi penciptaan 

sebuah epos bersama. Kemungkinan ini terjadi dengan aktivitas pedagang Muslim di Indonesia Timur 

sekitar awal abad ke-15 dan menyebabkan peningkatan permintaan produk lokal di pasar tradisional. 

Hal ini juga menunjukan supremasi otoritatif pemukiman Gamrange dan Patani berasal dari 

pengakuan akan sejarah kuno.  

Hubungan kekerabatan merupakan komponen fungsional penting dari kerangka sosial dan 

budaya Maluku dan Papua, yang sering kali diinstitusionalisasikan dalam ritual upacara. Migrasi antara 

 
4 Andaya, op.cit., hlm. 105-106. 



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025   
 

37  
 

kedua wilayah tersebut terjadi selama berabad-abad juga memang sebagian telah terdokumentasikan. 

Kantong-kantong komunitas berbahasa Papua terdapat di Halmahera dan Morotai pada abad 14 

hingga 15. Pada saat bersama tinggal pula komunitas Sawai di Halmahera diakui sebagai salah satu 

pemukiman Papua tertua. 

Ketika orang-orang dari Biak tiba di Halmahera, mereka menemukan kelompok sebelumnya 

yang kemudian dianggap memiliki prestise yang lebih besar. Mitos Fakok dan Pasrefi merujuk pada 

hubungan antara orang Papua yang bermigrasi dari Kepulauan Schouten ke Halmahera dan tempat 

asal mereka. Fakok dan Pasrefi, yang konon berasal dari sekitar Jayapura, memperkenalkan besi ke 

Papua, yang penggunaannya mereka pelajari selama eksplorasi mereka di Halmahera.5 

Benteng-benteng tempat mereka melancarkan ekspedisi terletak di pulau Waigeo yang juga 

dikenal sebagai Wardo. Hal yang menarik terjadi di desa Kabu Bay di Waigeo adalah pusat suku Kawe 

yang mengklaim telah memiliki raja jauh sebelum Sultan Tidore mulai memberikan pengaruhnya. 

Pengenalan besi ke Papua diduga terjadi setelah tahun 1500, saat Sultan Tidore memeluk Islam. 

Kronologi ini dapat disimpulkan dari tabu-tabu, misalnya larangan makan daging babi, yang terkait 

dengan pandai besi yang menunjukkan asal-usul Muslim.  

Fakta bahwa kedua pahlawan mitos tersebut dikatakan menyerbu pulau Halmahera, dan 

khususnya daerah yang dihuni oleh suku Sawai, menunjukkan bahwa daerah ini pada waktu itu, 

sebagian besar dihuni oleh penutur bahasa Austronesia yang diselingi oleh kantong-kantong 

pemukiman Papua. Menurut Kamma, suku Sawai adalah migran Biak yang menetap di Halmahera, 

Patani, Maba dan Weda serta Ceram timur laut di mana mereka kemudian dikenal sebagai 'orang Papua 

Tidorese'. 

Pada tahun 1653, Patani juga disebut sebagai pusat komunitas Papua Tidorese. Distribusi 

geografis pemukiman Sawai kemudian menjelaskan pola perdagangan orang Papua seperti yang 

diuraikan dalam bab sebelumnya. Kontak yang berkepanjangan dengan Halmahera mendorong 

serangkaian inovasi teknis yang menghasilkan penemuan dan pengenalan unsur-unsur budaya material 

baru ke dunia Papua, khususnya yang berkaitan dengan navigasi maritim dan peperangan, seperti alat 

peniup untuk menempa dan penguatan perahu dan perisai. 

Keberadaan kerabat Papua dan perannya sebagai sumber barang berharga baru menjadikan 

daerah tersebut dianggap sebagai pusat kekuasaan mitos yang, menurut tradisi lama, terletak di sebelah 

 
5 Kamma F. Ch., ‘Incorporation of Foreign Culture Elements and Complexes by Ritual Enclosure among 

the Biak-Numforese’, in Josselin de Jong de P.E. & Schwimmer E. (eds.), Symbolic Anthropology in the 

Netherlands, Martinus Nijhoff, The Hague, 1982, hlm  58 



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025   
 

38  
 

barat. Namun, perluasan dunia hubungan masyarakat Papua menyebabkan pergeseran spasial dalam 

kerangka budaya-sosial aslinya. Gagasan tentang 'barat' sebagai sumber kekayaan mitos dan pusat 

kekuasaan adalah sebuah topos, yang umum bagi banyak peradaban, yang berasal dari analogi siklus 

kehidupan dan menjelaskan mengapa hal itu dikaitkan dengan pemujaan leluhur. 

Di kalangan penduduk Biak, proses ini diduga terjadi ketika migrasi orang Papua dari daerah 

Sentani menuju Biak berlangsung. Mitos tentang Barat, pada kenyataannya, tampaknya telah ada dalam 

mitologi Biak: mitos Fakok dan Pasrefi menunjukkan bahwa penduduk Biak awalnya berasal dari 

daerah timur Sarmi. Pada saat itu, wilayah barat yang mitos terletak di sepanjang Sungai Mamberamo. 

Kenangan akan lokasi ini, sebagai pusat kekuasaan, tampaknya terus berlanjut dalam mitos-mitos Biak, 

seperti yang ditunjukkan oleh partisipasi penduduk Biak dalam pergerakan barang di daerah tersebut 

pada tahun 1910.6 

Barat, sebagai sumber kekuatan, juga tercatat di antara suku Kamoro di wilayah Mimika, dan 

di antara suku Marind-anim di pantai selatan. Menurut mitos Fakok dan Pasrefi yang dilaporkan oleh 

Kamma, tampaknya suku Sawai dari Patani, Gebe, dan Gamrange sudah berada di bawah pengaruh 

Tidore. Ketika suku Sawai mengalahkan saudara-saudara dari Biak, mereka menjadi 'wakil Sultan 

Tidore' saat kembali ke rumah, suatu fakta yang mereka terima dengan enggan dan yang terhadapnya 

mereka berusaha untuk memberontak. 

Ketika Gurabesi, yang konon telah menunjukkan keberaniannya dalam perjuangan melawan 

Sawai, muncul di tempat kejadian, kekuasaan Tidore telah mapan di daerah tersebut, dan atas orang-

orang Sawai-Papua yang digunakan oleh Sultan sebagai perantara dengan orang-orang Papua di 

daratan pulau besar Papua. Dalam episode Gurabesi, Sultan Tidore digambarkan sebagai pemberi gelar 

dan pakaian kepada orang-orang Papua.7 

Makna dari praktik ini berakar pada konteks ideologis sistem pertukaran Papua yang diatur 

oleh figur ‘Tokoh Besar’, yang sentral dalam organisasi sosial-ekonomi dan politik Papua, dan konsep 

nanek yang terkait. Dalam lingkungan ideologis ini, Sultan Tidore dipandang oleh masyarakat Papua 

sebagai Tokoh Besar yang kepadanya mereka merasa wajib untuk memberikan kesetiaan sampai ia 

mampu menegaskan kekuasaannya melalui pemberian hadiah seremonial. Pembayaran upeti tahunan, 

atau Samsom, kepada sultan Manseren atau ‘Penguasa Tanah’, dan gelar serta barang berharga yang 

diperoleh sebagai imbalannya, mengesahkan hubungan antara masyarakat Papua dan Tidore. 

 
6 Kamma, op.cit.,hlm. 62. 
7 Kamma, op.cit, hlm. 61. 



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025   
 

39  
 

Sumber-sumber Belanda abad ke-17 dan 19 mencatat penolakan episodik orang Papua untuk 

mengirimkan Samsom kepada Sultan, yang kemudian ditanggapi Tidore dengan membentuk ekspedisi 

untuk mengumpulkan upeti dan menegakkan kewajiban sebagai pengikut. Kemungkinan penolakan 

orang Papua untuk membayar upeti menunjukkan bahwa Tidore, pada saat itu, telah kehilangan makna 

'religius' aslinya dalam imajinasi kolektif masyarakat Papua. Namun pada abad 16, orang Papua percaya 

bahwa benda-benda yang berasal dari istana Tidore diresapi dengan kesucian nanek Sultan. Mereka 

percaya bahwa dengan menyentuh benda-benda ini, mereka dapat menyerap partikel yang 

mengandung kekuatan Sultan. Kepercayaan ini mendorong terciptanya ritual tertentu yang dalam 

banyak hal menyerupai ritual yang dilakukan saat kembali dari ekspedisi perburuan kepala.8 

Pada abad ke-19, misionaris Geissler, dalam karyanya De Reis naar Tidore, menjelaskan secara 

rinci misi upeti ke Tidore yang pada saat itu masih dilakukan secara seremonial, meskipun Belanda 

secara resmi telah menghapuskan segala bentuk pembayaran upeti ke Tidore pada tahun 1861, serta 

ritual kompleks seputar penerimaan surat Sultan. Baik surat maupun utusan Tidore, yang diyakini 

sebagai 'pembawa' nanek Sultan, menjadi objek ritual aneh di mana kepala desa dengan khidmat 

menyentuh utusan dan surat tersebut untuk meningkatkan kemakmuran dan kesejahteraan masyarakat.  

Kepercayaan yang sama menginspirasi praktik masyarakat Papua yang membawa upeti kepada 

Tidore yang biasa merangkak di lantai istana Sultan untuk menyerap jejak spiritual kekuatan magis 

penguasa. Sekembalinya mereka, penduduk desa berkumpul di sekitar misi upeti untuk berbagi nanek 

Sultan. Pembagian pakaian dan gelar oleh Tidore dipandang memiliki fungsi yang sama, yaitu 

mendistribusikan kekuatan ilahi penguasa.9 

KESIMPULAN 

Relasi antara Maluku dan Papua pada umumnya di masa lalu bersifat secara relasi kuasa. 

Meskipun demikian Orang Papua tampaknya telah gigih mempertahankan identitas asli mereka yang 

dicirikan oleh pandangan dunia yang unik yang terdiri dari, seperti yang secara efektif ditunjukkan oleh 

Andaya, “dunia hubungan yang saling terkait, yang semuanya harus dipelihara dengan hati-hati”. 

Dalam lingkungan spiritual dan budaya khusus inilah kisah Gurabesi harus dipahami. Informasi 

mengenai Gurabesi dan penyerahan kepulauan Papua kepada Tidore tampaknya bagi pengamat Barat 

diselimuti oleh simbolisme dan mistisisme, sedangkan interpretasi Papua mengungkapkan keterkaitan 

dan dinamika pola yang melekat. 

 
8 Kamma F. Ch., Koreri. Messianic Movements in the Biak-Numfor Culture Area, Martinus Nijhoff, The 

Hague, 1972. hlm 32. 
9 Kamma, ‘Incorporation of Foreign Culture Elements…cit., p. 58. 



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025   
 

40  
 

Fakta-fakta sejarah yang relevan dan perkembangan atau urutan strukturnya dapat diisolasi dan 

diekstrapolasi dari narasi Barat dan ditafsirkan kembali dalam terang hermeneutika Papua bersamaan 

dengan bukti arkeologis, antropologis, dan linguistik yang telah bertahan uji waktu. Kisah Gurabesi 

memperkuat hipotesis yang dikemukakan pada bab sebelumnya, bahwa sebelum kedatangan armada 

Eropa, orang Papua tampaknya merupakan etnis yang diidentifikasi berdasarkan indikator ras dan 

budaya dan mendiami wilayah yang jelas yang diwakili oleh daerah pesisir Papua Barat dan pulau-pulau 

lepas pantai. 

Kesadaran masyarakat Papua akan identitas etnis mereka yang unik, yang didefinisikan dalam 

kaitannya dengan penduduk Melayu dan, kemudian, penduduk Eropa di sekitarnya, tampak jelas dari 

dinamika pemberontakan yang dipimpin oleh Nuku pada abad ke-18, di mana spiritualitas masyarakat 

Papua, kepercayaan dan nilai-nilai mereka, memainkan peran penting dalam menentukan partisipasi 

mereka dan dalam membentuk simbol dan makna serta semantik dan struktur hubungan mereka 

dengan orang Eropa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025   
 

41  
 

Referensi 

Andaya L.Y., 1993. The World of Maluku. Eastern Indonesia in the Early Modern Period. Honolulu: 

University of Hawaii Press. 

Clercq F.S.A. de, ‘Het Eiland Wiak of Biak Benoorden de Geelvinkbaai’, in De Indische Gids, 10, 1888 

____________., Bijdragen tot de Kennis de Residentie Ternate, E.J. Brill, Leiden, 1890, hlm. 150-152. 

Kamma F. Ch., ‘De Verhouding tussen Tidore en de Papoese Eilanden in Legende en Historie’, 

Indonesië, 1, 1947-1948. 

___________. Religious Texts of the Oral Tradition from Western New Guinea (Irian Jaya), 2 vols. Leiden: E.J. 

Brill, Leiden. 

___________. 1982. ‘Incorporation of Foreign Culture Elements and Complexes by Ritual Enclosure 

among the Biak-Numforese’, in Josselin de Jong de P.E. & Schwimmer E. (eds.), Symbolic 

Anthropology in the Netherlands, The Hague: Martinus Nijhoff. 

 


