JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025

RELASI MALUKU DAN PAPUA AUSTRONESIA DALAM LEGENDA
GURABESI
TINJAUAN AWAL

Pheres Sunu Widjayengrono
Rusli M. Said
Universitas Khairun
Email: sunu_yayan@gmail.com

Abstract

Malukn and Papua’s cultural relation had been identified in past. Linguistical similarities and
spatial condition. Gurabesi phenomena seem to Papua’s identification characteristic. It was stimulated
by foreign especially “prosperity from west” concept on Papua’s pre colonialism notion. It could be
identified as cargoism which occurred in south Pacific area that have many similiraties as mixed
linguistical area both Austronesian and Melanesian. Cargo cults was influenced by foreign stimulant,
so that 15" century Gurabesi legend could be seen with how Papuan self identified in cargo cults itself.
Keywords: Gurabesi, Papua,

Pendahuluan

Sebagai wilayah yang memiliki kesamaan geografis, wilayah Maluku dan Papua memiliki
kedekatan dalam relasi histori mereka. Berbagai pendekatan etnologi, linguistic dan arkeologis
menunjukan adanya ikatan erat dalam konteks kulrutal Austronesia, Melanesia, bahkan hingga
kedatangan kolonialisme Eropa. Kondisi ini tentunya menjadikan kedua wilayah ini mennjadi suatu
bahasan yang sangat menarik.

Meskipun demikian minimnya kajian mengenai Indonesia Timur menyebabkan adanya
keterbatasan dalam literature Indonesia Timur dalam memahami bagaimana relasi historis yang
terbangun secara historis. Pada artikel ini saya ingin mencoba menelusuri bagaima identitas etnik pada
berbagai komunitas Papua di peisist panta dengan mengacu kepada teks-teks sejarah yang kemudian
dikenal dalam tradisi yang berbagi antara Papua dan Tidore yaitu mengenai tradisi Sekfamneri, atau
apa yang dikenal juga sebagai Guru Besi or Gurabesi. Legenda ini sendiri berkembang di hamper
seluruh wilayah Papuan Austronesian sebagaimana yang kemudian diceritakan dalam perlawan Nuku.
Memahami Papua Dari Berbagai Dokumen Kesejarahan

Menurut kajian historis dalam sejarah nasional Indonesia, sejarah Papua baru dimulai setelah
Perang Dunia II yang lebh banyaka menidentifikasikan diri dalam integrase Papua Barat ke dalam
negara Indinesia. Hal ini bertujuan untuk memperkuat persatuan dan kesatuan masyarakatnya dalam

Negara Republik Indonesia. Dengan kata lain apa yang tertulis sesungguhnya bukanlah suatu history

31



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025

from within atau sejarah dari dalam, yang berbasis pada memori kolektif dan catatan tradisional di
antara masyarakat Papua.

Akan tetapi minimnya kajian literature tertulis mengenai Papua di masa lalu tetap menjadi suatu
permasalahan tersendiri. Berbagai informasi menyebutkan bahwa terdapat catatan Spanyol dan
Portugis yang tersimpan di rak lemari gereja di perpustakaan Vatican. Pada umumnya catatan pada
masa abad ke-16 dan 17 lebih banyak mengacu Papua sebagai masyarakat tribal yang terbagi-bagi
dalam kelompok etnik. Meskipun demikian catatan tersebut lebih banyak menggambarkan tentang
masyarakat pesisir dimana para pelaut berkebangsaan Spanyol dan Portugis hanya mengunjungi
wilayah pesisir yang mudah dijangkau. Meskipun demikian catatan ringkas dan perjalanan ini hanya
sebagai penunjuk geografis belaka, dan tanpa mampu menunjukan tentang keberagaman dan identitas
dari masing-masing kelompok etnik tersebut. Pada umumnya catatan historis lebih banyak berdasarkan
pada kisah-kisah semi fiktif yang menonjolkan legenda dan interpretasi diri sebagai Reguinsista atau
para penakluk sebagaimana epos-epos kepahlawan pada abad pertengahan Eropa.

Berkebalikan dengan arsip-arsip dan literature bangsa Iberia mengenai Papua, dalam laporan
arsip Belanda, karakteristik yang menyerupai kisah novel dan imajinatif kian berkurang. Catatan
Belanda pada umumnya lebih factual dan sesuai dengan apa yang diamati dibandingkan catatan
Spanyol-Portugis.

Berbeda dengan sumber Spanyol-Portugis yang lebih didominasi melalui observasi singkat,
sembrono, dan hanya berdasar pada buku harian dan catatan perjalanan para petualang, dokumen
Belanda terdiri dari dekrit pemerintah, laporan resmi yang bersifat individual atau laporan public,
artikel koran atau majalah, laporan-laporan dan surat-surat, dimana menghadirkan gambaran nyata
mengenai pemerintah colonial dengan penguasa local.

Sebagian besar catatan mengenai Papua dicatat dala serial dokumen VOC pada abad ke-18,
serta laporan pemerintah dan misionaris di abad ke-19. Meskipun demikian, sebagaimana catatan-
catatan kesejarahan di luar Jawa, keberadaanya tidak memiliki kontinuitas. Ada rentang waktu yang
cukup panjang bahkan bsa berlangsung puluhan tahun dan lebih dari 4 generasi antara satu catatan
dengan catatan lainnya. Salah satu contohnya adalah pada catatan terakhir yang ditulis oleh para pelaut
Spanyol dan Portugis di tahun 1658, yang kemudian dilanjutkan oleh catatan Belanda yang muncul
pada tahun 1716, 1784, dan 1828.

Sebliknya, arsip misionari kurang bijak dan cenderung menjustifikasi pada awalnya. Hal ini
dikarenakan para misionaris ini masih pada masa permulaan gerakan misi dan belim memasuiku pada

apa yang dikenal sebagai ‘diskurusus misiologis’. Mereka umumnyanya masih sangat dipengaruhi oleh

32



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025

ide mengenai eklesiastik dan aktivitas kanonik. Catatan awal misionaris masih sangat dipengaruhi
historisisme Agustinian atau St. Augustin yang mengemban tugas misi sebagai sebagai Civitas Dei atau
kota Tuhan yang justru menempatkan penduduk local dalam civitas diabolic atau kota Setan yang
dipenuhi oleh penyembah berhala.

Salah satu bentuk dikontinuitas yang kemudian berkembang adalah ketiadaan atau
ketidakhadiran orang Papua sebagai subyek dari catatan berjalan beriringan dengan kaum misionaris
tersebut. Meskipun para misionaris sangat tertarik dengan aktivitas penduduk local. Hal ini
menggambarkan narasi misionaris secara implisit menolak penduduk sebagai subyek.

Salah satu proses pembeda adalah mengenai intesifikasi dari proses transformasi yang justru
dipengaruhi oleh bangsa Eropa itu sendiri dan kemudian berkembang berbasi catatan hermeneutic
Papua pada tingkatan eskatologis-teleologis dalam interpretasi penduduk local. Proses ini terdiri dari
suatu transisi dari tradisi mistis pada kajian analitis, yang berasal dari fakta-fakta yang telah
dimitologisasikan oleh imaji kolektif pada episode sejarah yang justru tercatat oada dokumen
kesejarahan.

Dinamika dalam transisi ini dan perbedaan diskursus dimana penduduk local menunjukan
bukti yang menganalisis dua episode, dimana pada salah satunya berakar dalam tradisi Tidore Papua
dan pada saat bersamaan juga terekam dalam arisp VOC. Hal ini tentunya akan menunjukan dari dua
sisi yang berbeda yaitu visi mistis dan fenomena kesejarahan di sisi lainnya.'

Hal ini menandai bahwa saat suatu kelompok masyarakt menjadi historis tidak akan saling
membatasi antara satu dengan lainnya namun cenderung untuk pada apa yang disebut sebagai suatu
proses dialektis yang menggerenalisasikan berbagai pandangan kesejarahan.

Ada dua peristiwa historis yang sangat berpengaruh dalam imaji Papua itu sendiri yaitu kisah
kepahlawanan Gurabesi yang tercatat dalam tradisi Tidore-Papua dan revolusi Nuku yang
didkumentasikan dalam sumber Belanda. Dua peristiwa ini merepresentasikan dua tahapan penting
dalam perkembangan etnik dan identitas politik di Papua meskipun keduaberbeda dalam karakter dan
kurun waktu. Kisa legenda Gurabesi terjadi pada periode pra colonial dan Nuku terjadi pada masa
colonial.

Kedua fenomena tersebut menunjukan hermenutika local Papua yang mengacu pada apa yang
dikenal sebaga cargoism atau tokoh legendaris pembawa kemakmuran yang umumnya terjadi pada

pemujaan kultus Cargo sebagaimana tersebar secara meluas di antara masyarakat Pasifik Selatan. Fakta

! Kamma F.CH., Religious Texts of the Oral Tradition from Western New Guinea (Irian Jaya), 2 vols., E.J.
Brill, Leiden, 1975.

33



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025

bahwa hal ini sangat memungkinkan untuk mengidetifikasikan praktek cargo dan diskursus dl masa
pra colonial, namun budaya barat lebih suka untuk mengingkati proses kultus kargo tersebut dengan
mempostulasikan sebagai gerakan mesianistik yang ditenagai oleh proses akulturasi dan modernisasi,
dan menyingkirkan gagasan aksiomatis mengenai primitivism dan evolusi.

Baik tradisi Gurabesi dan Nuku menampilkan kehadiran hermenutik dari pemahaman Papua
dan pengetahuan yang menginfomasikan pola perilaku. Kedua kisah kepahlawanan ini, baik tradisi
Gurabesi dan Nuku menampilkan eksistensi hermeneutic dari pemahaman Papua dan pengetahuan
yang menginfomasikan pola perilaku orang Papua.

Sejarah nasional selalu menghadirkan dan mengjadirkan dua tradisi atau episode inim
khususnya pada Nuku, dalam konteks nasionalisme Indonesia dan bukan pada sudut pandang local.
Berbeda dengan kisah Gurabesi, karena kedudukanya yang merupakan tradisi lisan, lebih mengarah
kepada produk kultural mitologis. Catatan sejarah baik dari Gurabesi dan Nuku berakar dari kisah
masa lalu mitologi Zaman Keemasan yang dihadirkan di masa kini dan dipahaami dalam perpeksit
prophetic menuju masa depan yang menggambarkan proyeksi teleologis untuk kemudian
dipertahankan sebagai tradisi.

Kisah Gurabesi

Gurabesi sendiri diyakini merupakan orang Papua asli yang dilahirkan di Papua. Diyakini
bahwa nama aslinya adalah Sekfamneri, yang merupakan representasi dari awal mula pengakuan orang
Papua pada Kesultanan Tidore yang bertepatan dengan kedatangan kapal Portugis pertama di lautan
timur.

Hingga paruh kedua abad ke-15, hubungan antara Papua dan Maluku dikarakteristikan melalui
rangkaian transkasi perdagangan di dalam konteks kekerabatan atau kewajiban seremonial yang
diselimuti dalam aura mistis dan mitos. Kemunculan Gurabesi sendiri rupanya dapat dirasionalisasikan
dan dihistoriskan. Kehadiran Gurabesi yang dianggap sebagai pahalawan budaya dan diperkenalkan
dalam pengenalan besi di wilayah Papua.

Nama Guru Boesi atau Guru Besi dalam bahasa Melayu berarti ‘ahli besi’ yang menunjukan
aktivitasnya sebagai pahlawan adalah pandai besi. Pekerjaan ini sendiri dianggap sangat terhormat di

antara orang Papua. Alkisah menceritakan bagaimana pahlawan yang berasal dari Biak, Gurabesi,

34



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025

pendiri kerajaan Raja Ampat, menikahi anak perempuan Sultan Jamaluddin dari Tidore yang
memerintah antara 1495 hingga 1572.%

Catatan De Clercq bahkan menempatkan kejadian tersebut bahkan pada periode pendahulu
Jamaluddin, yaitu Mansur. Meskipun kisah tersebut mengidikasikan bahwa Gurabesi seharusnya
ditempatkan sebelum periode Islamisasi Tidore yaitu periode Sultan Mansur yang merupakan raja
pertama Tidore yang memeluk agama Islam, sosiologi dan lingkungan di sekitarnya justru menunjukan
bahwa tokoh in hidup pada masa Sultan Mansur pada paruh kedua abad ke-15. Eksistensi kronologi
konflik mengindikasikan bawa episode Gurabesi haru dianalisa di dalam rivalitas structural antara
kesultanan Ternate dan Tidore.”

Kisah tersebut berlanjut dengan apa yang dicatat oleh leonar Andaya dalam monografnya yaitu
The World of Maluku yang mengutip dari manuskrip di abad ke-15. Rupanya Andaya mengikuti dari
sebuah manuskrip berdasarkan tradisi lisan yang disimpan dalam catatan local Tidore tentang
hubungan antara Tidore dengan Irian Barat. Dalam manuskrip ini, Sultan Tidore dalam upayanya
untuk mempertahankan posisinya dalam rivalitas dengan Ksultanan Ternate, mengundang Sangaji
Patani yang bernama Sahmardan untuk mencari pria yang kuat dan pemberani dari daerah di
sekitarnyauntuk memungkinkan membantunya dalam peperangan melawan Ternate. Tidak hanya itu,
sangaji tersebut direncanakan untuk berlayar ke pulau Waigeo. Setibanya di sana, sangaji tersebut
bertemu dengan Kapita Waigeo yang bernama Gurabesi.

Saat Gurabesi mengetahui alasan dari perjalanan Sangaji dan kemungkinan memperoleh
hadiah dari penguasa Tidore seperti pakaian yang menadai kedudukan jabatannya, Gurabesi
menyetuh=jui untuk memberikan bantuan kepada Sultan Tidore. Sebelum disumpah, Gurabesi
meminta ijin untuk memegang pakaiannya untuk beberapa momen. Setelah menciumnya dan
mengangkatna di atas kepalanya sebagai tanda hormat, Gurabesi kemudian berlayar ke istana Tidore
bersama para pengikutnya.

Saat ia tiba di istana, Gurabesi menawarkan pelayanannya dan Gurabesi dihadiahi dengan
pakaian resmi kerajaan. Oleh karena jasanya yang sangat menonjol dalam pertempuran melawan

Ternate, Gurabesi dihadiahi seorang istri sebagai bentuk pertukaran untuk kesetiaanya dan

2 Andaya, Andaya L.Y., The World of Maluku. Eastern Indonesia in the Early Modern Period, University
of Hawaii Press, Honolulu, 1993 him. 104; Kamma F. Ch., ‘De Verhouding tussen Tidore en de Papoese
Eilanden in Legende en Historie’,dalam Indonesié, 1, 1947-1948. him.. 536-541.

% De Clercq F.S.A., ‘Het Eiland Wiak of Biak Benoorden de Geelvinkbaai’, in De Indische Gids, 10, 1888,
him. 305; De Clercq, F.S.A., Bijdragen tot de Kennis de Residentie Ternate, E.J. Brill, Leiden, 1890, him.
150-152

35



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025

kepahlawanannya. Sultan kemudian menikahkannya dengan anak permpuannya, Boki Taebah, yang
kemudian mengikuti suaminya, Gurabesi kembali ke Waigeo.

Setelah sepuluh tahun berlalu, penguasa Tidore memutuskan untuk melakukan suatu ekspedisi
baru untuk menaklukan wilayah baru dan memperluas kerajaannya. Sultan kemudian pergi ke Patanim
Gebem dan Kepulauan Raja Ampat, yang pada masa tersebut kemudian diikat sebagai vassal dari
Kesultanan Tidore. Di Waigeo, Sultan bertemu dengan menantunya, Gurabesi dan Sangaji Patani
beserta dengan penguasa-penguasa yang baru ditunjuk dari wilayah vassal lainnya. Mereka kemudian
bersama-sama pergi ke pulau besar Papua untuk melakukan ekspedisi penaklukan. Saat kembali dari
keberhasilan ekspedisi penaklukan, Sultan Tidore kemudian singgah kembali di Waigeo dan menunjuk
keempat cucunya sebagai penguasa Waigeom Salawatti, Waigama, dan Misool, yang kemudian akan
lebih dikenal sebagai Raja dari empat pulau.*

Raja Ampat sendiri bermakna ‘Empat Raja’. Andaya menyebutkan bahwa ada dua varian dari
tradisi berkenaan dengan pengangkatan Raja di Raja Ampat. Ceita pertama menyebutkan bahwa
penguasa Gamrange, yaitu daerah yang berada di Halmahera tenggara yaitu Buli, Maba, Bicoli, dan
Patani, diangkat oleh Sultan Tidore untuk menjadi keempat penguasa di Raja Ampat, Tradisi lainnya
menceritakan tentang konflik di antara empat saudara laki-laki yang merupakan cucu dari Gurabesi,
yang menyebabkan migrasi saudara yang lebih muda dan sebelumnya bermukim di Waigama menuju
Seram.

Ada kemungkinan bahwa hal ini menunjukan serangkaian hubungan ekonomi dan seremonial
antara orang Papua di kepulauan dan pesisir Nugini dengan Patani (dan Gamrange) di utara dan pulau
Ceram di selatan dan bahkan merupakan bagian dari jaringan perdagangan antar pulau yang telah
berlangsung lama. Tidak hanya itu, ada kemungkinan bahwa legenda lokal tentang migrasi orang Papua
yang mendiami pulau-pulau dan daerah pesisir di utara dan selatan pulau besar Papua mungkin telah
terkoneksi antara satu dengan lainnya. Pada saat hubungan menjadi lebih intensif, menjadi penciptaan
sebuah epos bersama. Kemungkinan ini terjadi dengan aktivitas pedagang Muslim di Indonesia Timur
sekitar awal abad ke-15 dan menyebabkan peningkatan permintaan produk lokal di pasar tradisional.
Hal ini juga menunjukan supremasi otoritatif pemukiman Gamrange dan Patani berasal dari
pengakuan akan sejarah kuno.

Hubungan kekerabatan merupakan komponen fungsional penting dari kerangka sosial dan

budaya Maluku dan Papua, yang sering kali diinstitusionalisasikan dalam ritual upacara. Migrasi antara

* Andaya, op.cit., him. 105-106.
36



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025

kedua wilayah tersebut terjadi selama berabad-abad juga memang sebagian telah terdokumentasikan.
Kantong-kantong komunitas berbahasa Papua terdapat di Halmahera dan Morotai pada abad 14
hingga 15. Pada saat bersama tinggal pula komunitas Sawai di Halmahera diakui sebagai salah satu
pemukiman Papua tertua.

Ketika orang-orang dari Biak tiba di Halmahera, mereka menemukan kelompok sebelumnya
yang kemudian dianggap memiliki prestise yang lebih besar. Mitos Fakok dan Pasrefi merujuk pada
hubungan antara orang Papua yang bermigrasi dari Kepulauan Schouten ke Halmahera dan tempat
asal mereka. Fakok dan Pasrefi, yang konon berasal dari sekitar Jayapura, memperkenalkan besi ke
Papua, yang penggunaannya mereka pelajari selama eksplorasi mereka di Halmahera.’

Benteng-benteng tempat mereka melancarkan ekspedisi terletak di pulau Waigeo yang juga
dikenal sebagai Wardo. Hal yang menarik terjadi di desa Kabu Bay di Waigeo adalah pusat suku Kawe
yang mengklaim telah memiliki raja jauh sebelum Sultan Tidore mulai memberikan pengaruhnya.
Pengenalan besi ke Papua diduga terjadi setelah tahun 1500, saat Sultan Tidore memeluk Islam.
Kronologi ini dapat disimpulkan dari tabu-tabu, misalnya larangan makan daging babi, yang terkait
dengan pandai besi yang menunjukkan asal-usul Muslim.

Fakta bahwa kedua pahlawan mitos tersebut dikatakan menyerbu pulau Halmahera, dan
khususnya daerah yang dihuni oleh suku Sawai, menunjukkan bahwa daerah ini pada waktu itu,
sebagian besar dihuni oleh penutur bahasa Austronesia yang diselingi oleh kantong-kantong
pemukiman Papua. Menurut Kamma, suku Sawai adalah migran Biak yang menetap di Halmahera,
Patani, Maba dan Weda serta Ceram timur laut di mana mereka kemudian dikenal sebagai 'orang Papua
Tidorese'.

Pada tahun 1653, Patani juga disebut sebagai pusat komunitas Papua Tidorese. Distribusi
geografis pemukiman Sawai kemudian menjelaskan pola perdagangan orang Papua seperti yang
diuraikan dalam bab sebelumnya. Kontak yang berkepanjangan dengan Halmahera mendorong
serangkaian inovasi teknis yang menghasilkan penemuan dan pengenalan unsur-unsur budaya material
baru ke dunia Papua, khususnya yang berkaitan dengan navigasi maritim dan peperangan, seperti alat
peniup untuk menempa dan penguatan perahu dan perisai.

Keberadaan kerabat Papua dan perannya sebagai sumber barang berharga baru menjadikan

daerah tersebut dianggap sebagai pusat kekuasaan mitos yang, menurut tradisi lama, terletak di sebelah

> Kamma F. Ch., ‘Incorporation of Foreign Culture Elements and Complexes by Ritual Enclosure among
the Biak-Numforese’, in Josselin de Jong de P.E. & Schwimmer E. (eds.), Symbolic Anthropology in the
Netherlands, Martinus Nijhoff, The Hague, 1982, him 58

37



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025

barat. Namun, perluasan dunia hubungan masyarakat Papua menyebabkan pergeseran spasial dalam
kerangka budaya-sosial aslinya. Gagasan tentang 'barat' sebagai sumber kekayaan mitos dan pusat
kekuasaan adalah sebuah topos, yang umum bagi banyak peradaban, yang berasal dari analogi siklus
kehidupan dan menjelaskan mengapa hal itu dikaitkan dengan pemujaan leluhur.

Di kalangan penduduk Biak, proses ini diduga terjadi ketika migrasi orang Papua dari daerah
Sentani menuju Biak berlangsung. Mitos tentang Barat, pada kenyataannya, tampaknya telah ada dalam
mitologi Biak: mitos Fakok dan Pasrefi menunjukkan bahwa penduduk Biak awalnya berasal dari
daerah timur Sarmi. Pada saat itu, wilayah barat yang mitos terletak di sepanjang Sungai Mamberamo.
Kenangan akan lokasi ini, sebagai pusat kekuasaan, tampaknya terus berlanjut dalam mitos-mitos Biak,
seperti yang ditunjukkan oleh partisipasi penduduk Biak dalam pergerakan barang di daerah tersebut
pada tahun 1910.°

Barat, sebagai sumber kekuatan, juga tercatat di antara suku Kamoro di wilayah Mimika, dan
di antara suku Marind-anim di pantai selatan. Menurut mitos Fakok dan Pasrefi yang dilaporkan oleh
Kamma, tampaknya suku Sawai dari Patani, Gebe, dan Gamrange sudah berada di bawah pengaruh
Tidore. Ketika suku Sawai mengalahkan saudara-saudara dari Biak, mereka menjadi 'wakil Sultan
Tidore' saat kembali ke rumah, suatu fakta yang mereka terima dengan enggan dan yang terhadapnya
mereka berusaha untuk memberontak.

Ketika Gurabesi, yang konon telah menunjukkan keberaniannya dalam perjuangan melawan
Sawai, muncul di tempat kejadian, kekuasaan Tidore telah mapan di daerah tersebut, dan atas orang-
orang Sawai-Papua yang digunakan oleh Sultan sebagai perantara dengan orang-orang Papua di
daratan pulau besar Papua. Dalam episode Gurabesi, Sultan Tidore digambarkan sebagai pemberi gelar
dan pakaian kepada orang-orang Papua.’

Makna dari praktik ini berakar pada konteks ideologis sistem pertukaran Papua yang diatur
oleh figur “Tokoh Besar’, yang sentral dalam organisasi sosial-ekonomi dan politik Papua, dan konsep
nanek yang terkait. Dalam lingkungan ideologis ini, Sultan Tidore dipandang oleh masyarakat Papua
sebagai Tokoh Besar yang kepadanya mereka merasa wajib untuk memberikan kesetiaan sampai ia
mampu menegaskan kekuasaannya melalui pemberian hadiah seremonial. Pembayaran upeti tahunan,
atau Samsom, kepada sultan Manseren atau ‘Penguasa Tanah’, dan gelar serta barang berharga yang

diperoleh sebagai imbalannya, mengesahkan hubungan antara masyarakat Papua dan Tidore.

® Kamma, op.cit.,him. 62.
" Kamma, op.cit, him. 61.

38



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025

Sumber-sumber Belanda abad ke-17 dan 19 mencatat penolakan episodik orang Papua untuk
mengirimkan Samsom kepada Sultan, yang kemudian ditanggapi Tidore dengan membentuk ekspedisi
untuk mengumpulkan upeti dan menegakkan kewajiban sebagai pengikut. Kemungkinan penolakan
orang Papua untuk membayar upeti menunjukkan bahwa Tidore, pada saat itu, telah kehilangan makna
'religius’ aslinya dalam imajinasi kolektif masyarakat Papua. Namun pada abad 16, orang Papua percaya
bahwa benda-benda yang berasal dari istana Tidore diresapi dengan kesucian nanek Sultan. Mereka
percaya bahwa dengan menyentuh benda-benda ini, mereka dapat menyerap partikel yang
mengandung kekuatan Sultan. Kepercayaan ini mendorong terciptanya ritual tertentu yang dalam
banyak hal menyerupai ritual yang dilakukan saat kembali dari ekspedisi perburuan kepala.®

Pada abad ke-19, misionaris Geissler, dalam karyanya De Reis naar Tidore, menjelaskan secara
rinci misi upeti ke Tidore yang pada saat itu masih dilakukan secara seremonial, meskipun Belanda
secara resmi telah menghapuskan segala bentuk pembayaran upeti ke Tidore pada tahun 1861, serta
ritual kompleks seputar penerimaan surat Sultan. Baik surat maupun utusan Tidore, yang diyakini
sebagai 'pembawa’ nanek Sultan, menjadi objek ritual aneh di mana kepala desa dengan khidmat
menyentuh utusan dan surat tersebut untuk meningkatkan kemakmuran dan kesejahteraan masyarakat.

Kepercayaan yang sama menginspirasi praktik masyarakat Papua yang membawa upeti kepada
Tidore yang biasa merangkak di lantai istana Sultan untuk menyerap jejak spiritual kekuatan magis
penguasa. Sekembalinya mereka, penduduk desa berkumpul di sekitar misi upeti untuk berbagi nanek
Sultan. Pembagian pakaian dan gelar oleh Tidore dipandang memiliki fungsi yang sama, yaitu
mendistribusikan kekuatan ilahi penguasa.’

KESIMPULAN

Relasi antara Maluku dan Papua pada umumnya di masa lalu bersifat secara relasi kuasa.
Meskipun demikian Orang Papua tampaknya telah gigih mempertahankan identitas asli mereka yang
dicirikan oleh pandangan dunia yang unik yang terdiri dari, seperti yang secara efektif ditunjukkan oleh
Andaya, “dunia hubungan yang saling terkait, yang semuanya harus dipelihara dengan hati-hati”.
Dalam lingkungan spiritual dan budaya khusus inilah kisah Gurabesi harus dipahami. Informasi
mengenai Gurabesi dan penyerahan kepulauan Papua kepada Tidore tampaknya bagi pengamat Barat
diselimuti oleh simbolisme dan mistisisme, sedangkan interpretasi Papua mengungkapkan keterkaitan

dan dinamika pola yang melekat.

8 Kamma F. Ch., Koreri. Messianic Movements in the Biak-Numfor Culture Area, Martinus Nijhoff, The
Hague, 1972. him 32.
® Kamma, ‘Incorporation of Foreign Culture Elements. . .cit., p. 58.

39



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025

Fakta-fakta sejarah yang relevan dan perkembangan atau urutan strukturnya dapat diisolasi dan
diekstrapolasi dari narasi Barat dan ditafsirkan kembali dalam terang hermeneutika Papua bersamaan
dengan bukti arkeologis, antropologis, dan linguistik yang telah bertahan uji waktu. Kisah Gurabesi
memperkuat hipotesis yang dikemukakan pada bab sebelumnya, bahwa sebelum kedatangan armada
Eropa, orang Papua tampaknya merupakan etnis yang diidentifikasi berdasarkan indikator ras dan
budaya dan mendiami wilayah yang jelas yang diwakili oleh daerah pesisir Papua Barat dan pulau-pulau
lepas pantai.

Kesadaran masyarakat Papua akan identitas etnis mereka yang unik, yang didefinisikan dalam
kaitannya dengan penduduk Melayu dan, kemudian, penduduk Eropa di sekitarnya, tampak jelas dari
dinamika pemberontakan yang dipimpin oleh Nuku pada abad ke-18, di mana spiritualitas masyarakat
Papua, kepercayaan dan nilai-nilai mereka, memainkan peran penting dalam menentukan partisipasi
mereka dan dalam membentuk simbol dan makna serta semantik dan struktur hubungan mereka

dengan orang Eropa.

40



JURNAL PUSAKA Vol. 5 No. 2, 2025

Referensi
Andaya LY., 1993. The World of Malukn. Eastern Indonesia in the Early Modern Period. Honolulu:
University of Hawaii Press.
Clercq F.S.A. de, ‘Het Eiland Wiak of Biak Benoorden de Geelvinkbaat’, in De Indische Gids, 10, 1888
., Bijdragen tot de Kennis de Residentie Ternate, E.]. Brill, Leiden, 1890, hlm. 150-152.
Kamma F. Ch., ‘De Verhouding tussen Tidore en de Papoese Eilanden in Legende en Historie’,
Indonesié, 1, 1947-1948.

. Religious Texts of the Oral Tradition from Western New Guinea (Irian Jaya), 2 vols. Leiden: E.J.
Brill, Leiden.

. 1982. ‘Incorporation of Foreign Culture Elements and Complexes by Ritual Enclosure
among the Biak-Numforese’, in Josselin de Jong de P.E. & Schwimmer E. (eds.), Symbolic
Anthropology in the Netherlands, The Hague: Martinus Nijhoff.

41



